
Eon 6 (4) 2025  ISTORIE ȘI GÂNDIRE 

518 

 

Problema fundamentelor în filosofia chineză 
antică. Cadre conceptuale, paradigme  

și tradiții de gândire 
Article history: 

Received:20.10.2025  

Accepted:15.11.2025  

Available online:31.11.2025 

https://doi.org/10.56177/eon.6.4.2025.art.14 
CC BY-NC 4.0             

Petru DUNCA 
Universitatea Tehnică din Cluj-Napoca 

Centrul Universitar Nord din Baia Mare 

duncapetru01@yahoo.com 

TITLE: “The fundamentals of ancient Chinese philosophy. 
Conceptual frameworks, paradigms and thinking traditions” 
ABSTRACT: Ancient China, one of the oldest continuous 
civilizations in the world, stands out through many remarkable 

achievements such as some of the earliest writings in the 
world, the Great Wall of China and the Silk Road. Philosophy 
in long lasting China takes shape during the Zhou Dynasty 
between 1066 and 771, when the Yi Jing, the Book of 

Changes, appears. The philosophical schools formed by great 
Chinese thinkers emerge at this time, including Lao Tsi and 
Confucius. 
The problem of major philosophical issues becomes clear. 

These include Dao, Yin and Yang, Qi understood as spiritual 
energy and the authority of the past. All these appear as a 
process, not as  substance. 
KEYWORDS: China, Lao Tsi, Dao, Yin and Yang, Qi.

REZUMAT: China antică, una dintre cele mai vechi 
civilizații continue din lume, se evidențiază printr-o 
multitudine de remarcabile realizări: printre cele mai 
vechi scrieri din lume, Marele zid chinezesc, Drumul 
mătăsii. Filosofia în multimilenara Chină se edifică în 
vremea Dinastiei ZHOU (1066-771) când apare Yi-
Jing: „Cartea Schimbărilor”. Apar școlile filosofice 
construite de marii filosofi ai Chinei și ai umanității: Lao 
Tzi și Confucius. Acum se evidențiază problema 
marilor fundamente  filosofice: Dao, Yin și Yang, Qi – 
energia ca substrat spiritual, autoritatea trecutului. 
Fundamentul se evidențiază ca proces, nu ca 
substanță. 
CUVINTE-CHEIE: China, Lao Tsi, Dao, Yin and Yang, 
Qi.

 

Introducere 
China antică, una dintre cele mai vechi civilizații continue din lume a fost condusă de dinastii 

imperiale corespunzătoare tipurilor de civilizație, când se instituie suveranitatea ereditară. Prima Dinastie 

legendară a fost XIA (2205-1766 î. Hr) și corespunde tipului de civilizație neolitică, perioada elaborării 

celor mai vechi scrieri din lume și a realizării primei organizări statale. Epocii bronzului apariține Dinastia 

SHANG (1766-1122 î. Hr) când sistemul social este mai bine definit: primul stat chinez bine structurat.    

În această perioadă apar primele documente scrise: inscripțiile pe oase și pe carapace de broască 

țestoasă (peste 10.000 piese). Aceste „oase oracol” reprezintă un fascinant material documentar: 10.000 

caractere, 3000 fiind caractere uzuale. Se reprezintă astfel una dintre cele mai vechi scrieri din lume.    

Din această perioadă datează Marea Regulă care cuprinde 9 articole referitoare la norme, indicații de 

guvernare, norme religioase, juridico-administrative. 

Filosofia în multimileniara Chină, se plămădește și se conturează în vremea Dinastiei ZHOU 

(1066-771 î. Hr). „De la «Yi-Jing» , poate cea mai veche Carte a chinei, la școli; de la trigramele și 

hexagramele ei, reprezentări grafice în care se lucrează cu termeni larg deschiși metafizic”1.  

YI JING „Cartea schimbărilor” (672 î. Hr) cuprinde texte cu caracter filosofic, primele reprezentări 

despre univers și om în filosofia chineză. Originile se pierd în realitatea mitică. Este rodul unei înțelepciuni 

desăvârșite de-a lungul mai multor milenii. „Cartea schimbărilor”, numită și „Biblia Orientului”, cu o 

vechime de peste 3000 ani, este studiată ca un oracol asupra viitorului, ca o carte de înțelepciune, un 

ghid pentru o viață etică. 

 
1 Gheorghe Vlăduțescu, Introducere în istoria filosofiei Orientului antic, (Editura Științifică și Enciclopedică, 1980), 40. 

https://doi.org/10.56177/eon.6.4.2025.art.14
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ISTORIE ȘI GÂNDIRE  Eon 6 (4) 2025 

519 

 

Corpusul principal al Tratatului YI JING conține multe idei pe tema sistemului de divinație, folosit 

de către magii din Dinastia ZHOU. Mai există o secțiune suplimentară a autorilor (475-221 î. Hr), în timp. 

Este o expunere filosofică în care se construiește o explicație dialectică a lumii și a principiilor 

etice. În spiritul Tradiției, se consideră că Principiile care stau la baza cărții „YI-JING”, au fost elaborate 

de către FU-XI (2800-2737 î. Hr), unul dintre eroii legendari și conducători din perioada timpurie de 

organizare statală a Chinei, căruia i s-ar fi revelat opt trigrame pe cale supranaturală. După 600 ani, pe 

vremea legendarului gânditor YU, trigramele ar fi fost transformate în 64 de  hexagrame, înregistrate în 

scris. În timpul Dinastiei SHANG și Dinastiei ZHOU, hexagramele au fost explicate și reinterpretate. 

Marele gânditor Confucius a realizat un Comentariu la YI-JING numit SHI YI care este un Tratat de 

divinație, construcție a unei cosmologii în care omul și natura formează un singur sistem. 

Pe baza vechilor Principii etice și religioase, se dezvoltă Școli filosofice care au la bază idei de 

nuanțată profunzime metafizică. În perioada Dinastiei ZHOU, începuturile filosofiei antice chineze se 

identifică cu monumentalele construcții spirituale ale celor mai mari filosofi chinezi și ai lumii: Lao-Tzi 

(571 î. Hr.) numit și „bătrânul înțelept”; Kong-Tzi (Confucius) (468-376 î.Hr.) și Mo-Tzi (468-376 î. Hr.). 

În această perioadă de dezvoltare a filosofiei antice chineze se nuanțează Problema 

fundamentelor, aceasta reprezentând unul dintre cele mai fertile câmpuri de investigație pentru 

hermeneutica filosofică comparativă și istoria ideilor, a modului în care tradiția chineză a constantelor 

conceptuale face referințe la „temelia lumii”. Aceste referințe diferă aproape radical de înțelegerile și 

interpretările filosofiei occidentale. 

Dacă gândirea greacă a construit o metafizică a esenței, a cauzei prime și a Principiului structural 

al realității, tradiția chineză s-a dezvoltat în jurul unei metafizici a procesului, a continuității, a armoniei 

dinamice și a interdependențelor. 

În Europa, filosofia se centrează pe conceptul de „înțelepciune”, insistând asupra metafizicii, 

logicii, eticii. În China antică, cultura și filosofia sunt independente de cultura europeană, structurându-

și singură reperele. În China a lipsit nominalizarea conceptului de „înțelepciune” ca orientare spre o 

disciplină în sine, întrucât era legată de politică, economie, religie și de aspectele vieții individuale. 

Jaqueline Russ în Panorama ideilor filosofice evidențiază o perspectivă. „Nu ar trebui oare să 

oferim o imagine plurală, descentrată, multiculturală a aventurii filosofice, încă de la originile ei? Există 

filosofie în Orient? Avem numeroase repere în acest sens, din India până în Egipt și Palestina, trecând 

prin China. Din punct de vedere filosofic, cercetarea nu are un centru, ci o pluralitate de nuclee. Istoricul 

ideilor filosofice se vede nevoit să se ocupe de lumi multiple, să exprime pluralitatea epocilor și să 

recunoască faptul că nimeni nu a decoperit filosofia în aceleași mod în care Cristofor Columb - a 

descoperit America”1 

   

 Problema fundamentelor nu se enunță prin întrebarea: „care este substratul ultim al lucrurilor?”, 

ci prin alt tip de întrebări, cu altă tematică: 

- Ce face posibilă odinea lumii? 

- Cum se constituie armonia dintre om, natură și cosmos? 

- Care este sursa legitimității morale și sociale? 

   Datorită acestei orientări, filosofia chineză veche oferă un cadru alternativ de gândire, în care 

Fundamentul nu este un punct de pornire absolut, ci un proces, în care lumea devine, se transformă și 

se stabilizează fără a apela la concepte rigide sau transcendentale.  

 

1. Cadre conceptuale ale întemeierii Dao. Devenire și ordine cosmică 

Dao nu este doar conceptul central al daoismului, ci un principiu transversal în gândirea chineză.  

Dao în YI JING (Cartea schimbărilor) este o temă centrală pentru înțelegerea filosofiei clasice chineze. 

YI JING nu folosește explicit conceptul Dao în forma dezvoltată ulterior de taoism, dar întregul sistem al 

Schimbărilor exprimă dinamica lui Dao. 

 
1 Jaqueline Russ, Panorama ideilor filosofice (Amarcord, 2002), 13. 



Eon 6 (4) 2025  ISTORIE ȘI GÂNDIRE 

520 

 

Dao înseamnă „Calea”, iar în gândirea clasică este:  

 

- Principiul fundamental al Universului; 

- Punctul prin care totul se transformă; 

- Ordinea naturală a Schimbărilor. 

În YI KING, Dao nu este un zeu sau o forță personalizată, ci ritmul cosmic al alternanței dintre 

Yin și Yang, al naturii și al trecerii, al stabilității și al mișcării. 

Conceptul Dao este prezent în mod implicit în câteva idei-cheie: 

1. „Schimbarea este Dao” 

YI KING pornește de la ideea că universul este în permanență transformare. Cele 64 de 

hexagrame sunt fațete ale realității. 

2. „Dao al Cerului”, „Dao al Pământului”, „Dao al omului” 

Cerul reprezintă ordinea naturală, legile cosmice; Pământul semnifică adaptarea, fertilitatea, 

receptivitatea; Omul evidențiază acțiunea în armonie cu schimbarea. 

3. Yin și Yang sunt expresii ale lui Dao 

Dao se manifestă ca alternanță dintre Yin și Yang, principiile complementare ale realității. În 

Tratatul Yi King se arată cum această alternanță produce toate fenomenele. 

Există o profundă legătură între Yi King și Taoism. 

Yi King este un Tratat de divinație care evidențiază ritmurile naturale. Taoismul filosofic 

reprezentat prin Lao Tsi și Confucius, a preluat și a extins conceptul Dao din Tradiția Yi King. 

În Taoism, a urma Dao înseamnă „acțiune fără efort”, iar în Yi King înseamnă: „acțiune potrivită 

momentului”. 

Dao în „Cartea Schimbărilor” este Principiul cosmic al transformărilor continue. 

„Dao de Jing” (Cartea despre cale – Dao și virtute - de) valorizează concepția despre Dao (Cale) 

din Cartea Schimbărilor, unde Dao reprezintă esența fenomenelor și sensul din Cartea documentelor, 

elaborată în aceeași perioadă a Dinastiei ZHOU, unde Dao este regula fundamentată a eticii superioare. 

Conceptul Dao (Calea sau Drumul) în filosofia lui Confucius, gânditor cu un imens prestigiu în 

spiritualitatea asiatică și cu apreciabilă influență în gândirea universală, subliniază diferențele față de 

Daoism, unde Dao este principiu cosmic transcendent, Confucius se concentrează pe aspectul său etic 

și social. 

„Gândirea lui Confucius s-a circumscris eticii și politologiei. Ceea ce constituie axul interesului 

său este să răspundă la două întrebări care frământau societatea chineză a timpului și care revin în 

preocupările oamenilor, cel puțin în perioada de criză acută a societății. Ele erau: 1) dacă și cum este 

posibil echilibrul social și 2) dacă și cum este posibilă armonia socială”1 

Aceste interogații, ilustrează faptul că Kong-Zi (Confucius) este un gânditor politic. El a elaborat 

o filosofie practică. 

Filosofia practică este, cu principiile, normele și valorile ei, cuprinsă în cele patru cărți care îi 

sunt atribuite: Da SUE - Marele Stadiu; Zhong-Yung – Invariabilitatea și Mediu; Jun-Yu – Întrețineri, 

cugetări, analecte și Meng-Zi – atribuită lui. 

„Nici chiar Confucius n-a scăpat de povara ontologiei. Și cum ontologia chineză veche era 

inevitabil legată de cer, pământ și om, toate acestea vor fi prezente și în gândirea confucianistă. 

Confucius admite că există un Mandar al Cerului sau un principiu al operațiunilor vitale, pe care îl 

numește cu sintagma de natură rațională.”2 

În Confucianism, Dao reprezintă Calea de urmat pentru a atrage o viață armonioasă atât la nivel 

individual cât și social. Nu este un concept metafizic abstract ca în Daoism (deși Confucius recunoștea 

o Putere a cerului), ci o cale morală și politică, bazată pe tradiție, virtute și rituri. 

 

 
1 Gheorghe Al. Cazan, Introducere în filosofie. De la antici la Kant (Actami, 1997), 55. 
2 Ibidem. 



ISTORIE ȘI GÂNDIRE  Eon 6 (4) 2025 

521 

 

1.1 Dao: Calea Moralei și a Tradiției 

Confucius a trăit într-o perioadă de declin moral și social în China și a evidențiat necesitatea de 

a urma Dao (Calea) celor din vechime1. El vedea societatea ideală ca fiind situată în trecutul îndepărtat 

al umanității și avea credința că răsturnarea Ordinii se poate face prin aderarea la virtuțiile străvechi și 

la ritualurile ancestrale (LI). 

• Fundamentul etic: Dao în Confucianism este eminamente practic, fiind concentrat pe etica 

vieții cotidiene a  individului în societate. 

• Virtuțiile Cardinale : Calea este „construită” cu virtuți esențiale: 

REN: Omenia, umanitatea, bunăvoința2.  

YI: Dreptatea, corectitudinea3. 

L1: Riturile, respectarea ierarihiilor și a normelor de comportament. 

XIAO: Pietatea, devoțiunea față de familie. 

• Autocultivarea:  

Oamenii care urmează Dao, sunt cei care se dedică autocultivării pentru a deveni: „Omul nobil”, 

sau „Omul superior”. „Omul superior” îi iubește pe oameni: Analecte 6.284. 

„Omul cu Ren (Omul nobil) dorește să stea ferm și de aceea îi ajută și pe alții să stea ferm. 

Dorește să se desăvârșească și de aceea îi ajută și pe alții să se desăvârșească”(Analecte* 12.22)5  

 Regăsim aici: „ceea ce nu dorești pentru tine, nu face altora”6(Analecte 15.23) (Echivalentul 

regulii de aur, la nivel individual). 

„Omul nobil” a progresat semnificativ pe Cale (Dao), dezvoltând un puternic sentiment al 

Dreptății (YI), al iubirii și al Prieteniei. Confucius formulează Principiul Omeniei (JEN) care unește Binele, 

Adevărul și Riguarea morală. 

 

1.2 DAO: Calea Guvernării juste 

Pentru Confucius, DAO nu era doar o cale indivuduală, ci este în același timp un Principiu 

fundamental pentru conducerea statului. 

• Guvernarea prin virtute 

Confucius evidențiază faptul că un conducător trebuie să guverneze prin virtute și nu doar prin 

pedepse. 

„Dacă stăpânești poporul prin mijloacele virtuții și îl controlezi prin bunăvoință (LI), oamenii vor 

dobândi propriul lor simț al rușinii și astfel se vor corecta singuri”(A. 1.6.)7 

• DAO – al Conducătorilor 

Confucius a elaborat patru DAO (Principii) pentru conducători. (Analecte, 1.5.)8  

1) Simțul autorespectului; 

2) Simțul răspunderii; 

3) Simțul bunăvoinței în educația poporului; 

4) Simțul dreptății; 

 

• Încredere a Poporului: 

   Factorul principal al stabilității statului este încrederea poporului. 

   „Puterea în care poporul nu are încredere este supusă pieirii” (Analecte, 1.8.)9 Este o „Regulă 

de aur” la nivel social. 

 
1 Confucius, Analecte, trad. Florentina Crișan (Humanitas, 1995), sursa 1.3. 
2 Ibidem, sursa 1.8. 
3 Ibidem. 
4 Ibidem, 6.28.   
5 Ibidem,12.22. 
6 Ibidem,15.23. 
7 Ibidem, 1.6. 
8 Ibidem,1.5. 
9 Ibidem,1.8. 



Eon 6 (4) 2025  ISTORIE ȘI GÂNDIRE 

522 

 

Confucius deplasează problematica fundamentelor de pe axa cosmologică, pe axa moral-politică. 

Fundamentul moral, în Tradiția confucianistă, în ordinea cosmică din perspectiva antropologică și a 

normativității nu se poate constitui fără ordinea interiorității omului. 

El nu operează cu un fundament metafizic, ci cu unul normativ-practic: omul este fundația ordinii, 

iar ordinea este posibilă prin cultivarea caracterului. 

În opoziție cu metafizica occidentală clasică, DAO nu este un arche, ci un Principiu rațional 

impersonal care se fondează prin disponibilitatea receptării. 

Fundamentul DAO, nu constrânge, ci permite. 

 

2. Yin-Yang – fundamente duale ale transformărilor 

Cartea Schimbărilor (Yi Jing) este una dintre cele mai vechi opere din gândirea filosofică din 

lume, un text care situează existența în fluxul continuu al schimbării. În centrul său se află dinamica 

fundamentală a cosmosului: Yin și Yang, cele două principii complementare care structurează orice 

proces al vieții. Încă din cartea „Comentariul deciziei” (Tuan Zhuan) se afirmă că întregul univers este 

țesut din alternanța dintre aceste două forțe: „Marea Putere Creatoare (Yang) și Marea Putere Receptivă 

(Yin) își împletesc virtuțile, iar schimbările dintre ele dau naștere tuturor lucrurilor.”1 Aici, Yang este 

definit ca fiind impulsul activ, creator, iar Yin reprezintă receptivitatea fertilă care primește, stabilizează. 

2.1 Hexagramele: arhitectura schimbării 

Cele 64 de hexagrame ale Tratatului sunt combinații de linii: Yin și Yang, iar jocul lor simbolic 

descrie ritmurile existenței. Prima hexagramă Qin - Creativul este compusă din șase linii Yang. Se spune: 

„Creativul aduce succes prin perseverență. El este neschimbat, puternic și luminos.”2 Acesta este Yang 

în forma sa arhetipală, neînfrânt, expresiv, orientat către înalt. 

A doua Hexagramă, KUN – Receptivul formată din șase linii Yin, înfățișează principiul 

complementar. „Receptivul își atinge scopul prin dedicare. A duce mai departe ceea ce este mare, 

înseamnă a rămâne deschis și a hrăni ceea ce vine.”3 Este puterea care transformă potențialul în 

realitate. 

Yi Jing evidențiază faptul că adevărata înțelepciune este armonia dintre cele două forțe 

antagoniste. Nu este numai un manual de divinație, ci este o filosofie a devenirii. Cele două hexagrame 

sunt prezentate drept arhetipuri ale realității: activul ceresc și receptivul teluric. Armonia dintre ele 

produce Ordinea lumii. 

2. 2 Yin și Yang ca principii cosmologice 

În Yi King, Yin și Yang reprezintă ritmurile fundamentale ale naturii. Textul clasic sublinează 

complementaritatea acestora: „Cerul este puternic prin permanenta mișcare (Yang). Pământul este 

roditor prin receptivitate (Yin).”4 

În tradiția chineză nu există început și sfârșit absolut. Totul este transformare fără oprire. De aici 

și titlul „Cartea Schimbărilor”. 

Acest principiu a influențat medicina tradițională, artele marțiale, gengshui-ul și etica 

confucianistă.  

 

2. 3 „Yin și Yang ca principii etice” și înțelepciunea schimbării 

În comentariile confucianiste ale Yi King, Yin și Yang sunt aplicate la caracterul uman. 

• Virtutea apare atunci când omul își adaptează acțiunile la ritmul lor. 

• Yang ca forță creatoare, inspiră responsabilitate, inițiativă și fermitate. 

• Yin ca forță receptivă, inspiră înțelepciune, răbdare și ascultare atentă. 

 
1 Cartea schimbărilor ( Editura Herald, 2020), 25. 
2 Ibidem, Hexagrama 1. 
3 Ibidem, Hexagrama 2. 
4 Yi King, Hexagrama 1 și Hexagrama 2, Tradiție Zhou, Hexagrama 1. 



ISTORIE ȘI GÂNDIRE  Eon 6 (4) 2025 

523 

 

„Omul nobil își modelează acțiunea după ceea ce este creativ (Yang) și își hrănește caracterul 

prin receptivitate (Yin).”1 Înțeleptul este cel care știe când să acționeze (Yang) și când să aștepte sau să 

se adapteze (Yin). 

Cartea Schimbărilor afirmă: „A ști momentul potrivit este calea către succes.”2 Conceptul central 

al Cărții Schimbărilor (Yi King) este discernerea momentului oportun (sau „timpului potrivit”) ca metodă 

fundamentală de a atinge succesul și armonia. Este baza întregii structuri a Cărții și este exprimată prin 

conceptul chinezesc de SHI, care înseamnă „timp”, „moment”, „oportunitate”. Succesul nu este static 

ci este ca o aliniere dinamică cu ritmurile naturale ale schimbării. 

Fiecare dintre cele 64 de hexagrame descriu o situație arhetipală specifică. Adaptabilitatea ca 

virtute supremă, Înțeleptul, „omul superior” nu este cel care domină situația ci este cel care se  pliază 

pe cerințele SHI-ului (moment, oportunitate, timp). A ști momentul potrivit înseamnă a renunța la 

rigiditate și a îmbrățișa natura fluidă a existenței. Succesul, prin urmare, este un act de sincronizare 

perfectă. 

În tradiția Yi King, succesul obținut prin forță este efemer și aduce cunoștințe negative.    

Adevăratul succes, cel durabil, este atins atunci când este în armonie cu „Marea Normă a Cerului” (care 

este în esență, cursul natural al lucrurilor). 

Semnificația inițială a ideogramei chineze Ying și Yang arată că acestea sunt forțe 

interdependente, în interacțiune constantă  și au un potențial interschimbabil. „Perechile complementare 

Yin și Yang abundă în întregul univers și opoziția lor elementară oferă tensiunea dinamică necesară 

pentru toate mișcările și schimbările.”3 

Filosofia chineză veche a stabilit o legătură practică între Ying-Yang și cele Cinci Activități 

Elementare (Wu Shing). „Teoria celor Cinci Activități Elementare explică în continuare asocierile 

cosmologice dintre om și univers. Spre deosebire de cele cinci elemente din filosofia occidentală 

tradițională, cele Cinci Activități Elementare ale Taoismului se referă la forțe active, și nu la elemente 

inerte deși folosesc simboluri similare.”4 

„Tratatul clasic al Împăratului Galben” afirmă: „Cele Cinci Activități Elementare ale Lemnului, 

Focului, Pământului, Metalului și Apei, cuprind toate fenomenele din natură. Acestea sunt niște simboluri 

care se aplică la fel de bine în cazul omului.”5 

Marcel Granet, unul dintre marii exegeți ai civilizației chineze, în celebra lucrare „Gândirea 

chineză” analizează sistematic o multitudine de aspecte: de la „Expresia gândirii”6, „Ideile directoare”, 

„Sistemul lumii” și „Secte și școli” de gândire din cadrul monumentalei civilizații chineze. 

În cap. II „Idei directoare” 7 , face o analiză complexă asupra conceptelor de Yin și Yang, 

complexitatea manifestărilor dinamice în întreaga utilitate. Această antiteză dintre Yin și Yang „nu este 

nicidecum cea dintre două Substanțe, două Forțe, două Principii. Ea este pur și simplu cea dintre două 

Embleme mai bogate decât toate celelalte în puterea sugestivă.”8 

Marcel Granet precizează: „se atribuie lui Yin și Yang demnitatea și autoritatea unui cuplu de 

Rubrici-Călăuze. Tocmai din pricina acestei autorități vedem atribuindu-i-se cuplului Yin-Yang această 

uniune armonioasă, această acțiune concertantă pe care ne-o imaginăm că e sesizabilă la rădăcina 

oricărei antiteze și care pare să prezideze totalitatea contrastelor ce constituie Universul.”9 

Se mai face o nuanțare extrem de relevantă: „Dacă Timpul, Spațiul, Societate, Universul își 

datorează ordonarea bipartită, categoriei de sex acesta nu se datora nicidecum efectului unei tendințe 

 
1 Ibidem, 1.10. 
2 Ibidem, 2.18.  
3 Daniel Reid, Tao pentru sănătate, sex și longevitate. O abordare practică a Căii străvechi (Polirom, 2006), 33. 
4 Haung Di sau Împăratul Galben (2697-2597 î. Hr.) este un legendar împărat chinez, considerat strămoșul tuturor chinezilor, 
fondatorul civilizației chineze. 
5 Idem, p. 39. 
6 Marcel Granet, Gândirea chineză (Herald, 2006). 
7 Ibidem, 75- 239. 
8 Ibidem, 109. 
9 Ibidem. 



Eon 6 (4) 2025  ISTORIE ȘI GÂNDIRE 

524 

 

metafizice spre un dualism substanțialist. Ideii de cuplu îi rămâne asociată ideea de comuniune, iar noțiunea 

de totalitate inspiră regula bipartiției.”1 

Dialectica Yin-Yang, dezvoltă încă din perioada Dinastiei ZHOU, exprimă un nivel specific al  civilizației 

chineze de a conceptualiza FUNDAMENTUL CA TENSIUNE ECHILIBRATĂ. Yin și Yang nu sunt substraturi, ci 

modalități ale mișcării Universului. Împreună formează un model în care realul nu este niciodată static, 

fundamentul este o dinamică ciclică, un flux perpetuu al contrariilor interdependente. 

3. Qi – Energia ca substrat procesual 
Qi – este principiul unificator între metafizică, fiziologie, moralitate și cosmologie. Este „materie 

subtilă” dar și „energie vitală”. Qi este un element fundamental pentru înțelegerea modului în care chinezii 

antici concep lumea, nu ca pe un obiect inert, ci ca o rețea de energii aflate într-o dinamică armonioasă. 

Fundamentul nu constă în entități, ci în circuite, intensități și ritumuri. 

Totul în Univers este o manifestare a Qi-ului, a cărei circulație armonioasă asigură ordinea naturală. 

Qi-ul nu este un concept abstract, ci stă la baza multor practici tradiționale chineze2.  

Qi face parte din cele Trei Comori – Jing: (esența vieții), Qi (energia vieții) și Shen (spiritul vieții). 

Acestea includ cele trei niveluri fundamentale pentru toate ființele: fizic, energetic și mental. 

Cele trei Comori sunt considerate ca fiind daruri prețioase oferite de DAO. „Având în vedere rolul lor 

principal atât în Taoismul filosofic, cât și în cel practic, ne putem referi la cele Trei Comori ca fiind «Treimea 

Taoistă». Împreună cu aspectele Yin și Yang și cu cele Cinci Activități Elementare, acestea alcătuiesc baza 

teoretică a diagnosticării și terapiei medicale chineze ca și a artelor marțiale și a meditației chineze.”3 

Triada: DAO – YIN – YANG – QI formează arhitectura unui model metafizic non-substanțialist, 

procesual și organic în care se întemeiază dinamica Universului. 

Concluzie 

Analizând Fundamentul filosofic al Chinei Antice am concentrat analiza asupra dezvoltării filosofiei în 

perioada Dinastiei ZHOU când a fost scrisă marea lucrare Yi Jing, Cartea schimbărilor. S-au dezvoltat filosofiile 

lui Lao-Tsi și Confucius pe care le-am analizat având în vedere problema constantelor filosofice: DAO, Yin și 

Yang, Qi – energia vitală ca substrat spiritual. Fundamentul se evidențiază ca proces, nu ca substanță. 

În esență, filosofia chineză a oferit umanității soluții pragmatice și spirituale pentru o societate 

complexă, punând un deosebit accent pe Ordine, Echilibru și Armonie. 

Această civilizație multimilenară marcată de profundă originalitate, are în esență ca Fundament în 

istoria umanității: Ideea de Unicitate. 

References: 

 

Cartea Schimbărilor. Herald, 2020. 

Cazan, Gh. Al. Introducere în filosofie. De la antici la Kant. Actami, 1997. 

Confucius. Analecte. Trad Florentina Crișan. Humanitas, 1995. 

Dunca, Petru. Introducere în filosofia Orientului antic. Editura Fundației AXIS, 2005. 

Granet, Marcel. Gândirea chineză. Herald, 2006.  

Marin, Constantin. Istoria filosofiei în Orientul antic. Universitatea „Al. I. Cuza”, 1979. 

Reid, Daniel. TAO pentru sănătate, sex și longevitate. O abordare practică a Căii străvechi. Polirom, 2006. 

Russ, Jaqueline. Panorama ideilor filosofice. Editura Amarcord. Timișoara, 2002. 

Tsi, Jao. Cartea despre Dao și virtuțiile sale. Editura Meteora Press, 2001. 

Vlăduțescu, Gheorghe. Introducere în istoria filosofiei Orientului antic. Editura Științifică și Enciclopedică, 1980. 

 

 

 

 
1 Ibidem, 123. 
2 Aplicații practice ale energiei Qi: Medicina Tradițională Chineză (Acupunctură; Qigong și Tai Chi; Arte marțiale, Judo, Karate, 

etc). 
3 Ibidem, 44. 



ISTORIE ȘI GÂNDIRE  Eon 6 (4) 2025 

525 

 

BIONOTE: 

Petru DUNCA, Professor, PhD, Department of Socio-Human Sciences, Theology, Arts, Faculty of Letters, Northern 

University Center in Baia Mare: Doctoral School, coord. Philosophy Department, Technical University of Cluj 

Napoca. He is the author of four authored books: Ființă - Cunoaștere - Fericire la gînditorii post- paninieni 

(2000), Eseuri etnologice (2000), Repere în antropologia culturală a alimentației (2004), Introducere în 

filosofia Orientului antic (2005). Co-author of 11 books and over 45 specialized studies in the field of 

philosophy, communication sciences, cultural anthropology published in journals indexed in international 

databases. He participated with scientific papers at over 40 international conferences and four international 

ASPLF Congresses: Venice, Brussels, Iasi, Rabat. He has published numerous articles in cultural magazines 

from Romania.


